
Санкт-Петербургская духовная академия

КАФЕДРА БИБЛЕИСТИКИ

Дмитрий Георгиевич Добыкин

НЕКАНОНИЧЕСКИЕ КНИГИ 
ВЕТХОГО ЗАВЕТА

Учебное пособие

Издание 2-е, 
исправленное и дополненное

Санкт-Петербург
Издательство СПбДА

2025



УДК 27-242-277(075.8)
ББК 86.37-21,042я73

Д57

Рекомендовано Учебным комитетом Русской Православной Церкви
Решение № 10/178 от 06.04.2022 г.

Рекомендовано к публикации
Издательским советом Русской Православной Церкви

ИС Р22-207-0153

Рецензенты:
Михаил Всеволодович Ковшов — кандидат богословия, доцент кафедр 

библеистики Московской духовной академии и Перервинской духовной 
семинарии

Алексей Сергеевич Кашкин — кандидат богословия, доцент, заведую-
щий кафедрой библеистики Саратовской православной духовной семи-
нарии

Протоиерей Димитрий Викторович Юревич — кандидат богословия, 
доцент, заведующий кафедрой библеистики Санкт-Петербургской ду-
ховной академии

Добыкин Д. Г.
Неканонические книги Ветхого Завета : учебное пособие / Дмитрий Георгие-

вич Добыкин ; Санкт-Петербургская духовная академия, кафедра библеистики. —  
Изд. 2-е, испр. и доп. — СПб. : Изд-во СПбДА, 2025. — 232 с. — (Библеистика).

ISBN 978-5-6048867-2-4

Второе, исправленное и дополненное издание учебного пособия кандидата 
богословия, доцента кафедры библеистики Санкт-Петербургской духовной ака-
демии Дмитрия Георгиевича Добыкина знакомит с различными взглядами биб- 
леистов на неканонические книги. В нем на основании русских и иностранных 
трудов излагаются основные экзегетические и исагогические сведения, а также 
рассматриваются неканонические дополнения в канонических книгах. В прило-
жении анализируется Четвертая книга Маккавеев, отсутствующая в русских пра-
вославных изданиях Библии, но имеющаяся в греческих.

Учебное пособие рекомендуется преподавателям и студентам богословских 
учебных заведений, теологических факультетов светских вузов, а также всем, ин-
тересующимся Священным Писанием.

УДК 27-242-277(075.8)
ББК 86.37-21,042я73

Д57

ISBN 978-5-6048867-2-4 ©	Добыкин Д. Г., 2020, 2025, испр. и доп.
©	Издательство Санкт-Петербургской  
	 Духовной Академии, 2025



ОГЛАВЛЕНИЕ

Введение..........................................................................................................................4

1. ИСАГОГИКА И ЭКЗЕГЕТИКА НЕКАНОНИЧЕСКИХ КНИГ..............24
1.1. Вторая книга Ездры..................................................................................24
1.2. Книга Товита...............................................................................................36
1.3. Книга Иудифи.............................................................................................48
1.4. Книга Премудрости Соломона.............................................................65
1.5. Книга Премудрости Иисуса, сына Сирахова................................. 76
1.6. Послание Иеремии....................................................................................88
1.7. Книга пророка Варуха..............................................................................98
1.8. Первая книга Маккавейская...............................................................109
1.9. Вторая книга Маккавейская................................................................121
1.10. Третья книга Маккавейская..............................................................137
1.11. Третья книга Ездры..............................................................................144

2. НЕКАНОНИЧЕСКИЕ ДОПОЛНЕНИЯ.......................................................157
2.1. Молитва Манассии..................................................................................157
2.2. Дополнения к книге Есфирь...............................................................164
2.3. Дополнение к книге Иова.................................................................... 176
2.4. Псалом 151..................................................................................................183
2.5. Дополнения к книге пророка Даниила.......................................... 187

Приложение. Четвертая книга Маккавейская,  
или «О владычестве разума»........................................................................... 210

Библиография............................................................................................................ 216



4

ВВЕДЕНИЕ

В ветхозаветной части православных изданий Священ-
ного Писания принято выделять канонические и некано-
нические книги.

В русских изданиях к неканоническим относятся один-
надцать книг: 2‑я книга Ездры, книги Товита, Иудифи, Пре-
мудрости Соломона, Премудрости Иисуса сына Сирахова, 
Послание Иеремии, книга Варуха, 3‑я книга Ездры, 1‑я, 2‑я 
и 3‑я Маккавейские книги и неканонические дополнения: 
молитва Манассии, царя иудейского (2  Пар  36:24), добав-
ление к книге Есфирь, сирийское окончание книги Иова 
(Иов 42:18), псалом 151, Песнь трех отроков (Дан 3:24–90), по-
вествование о Сусанне (Дан 13 гл.), история о Виле и драко-
не (Дан 14 гл.). Если сравнить издания разных Поместных 
Православных Церквей, то можно заметить разницу в спи-
сках неканонических книг Ветхого Завета. Так, в греческой 
Библии обычно отсутствует 3‑я книга Ездры, хотя первые 
две имеются. Зато там есть 4‑я Маккавейская, которой нет 
в русской Библии1.

Само понятие канона заимствовано из греческой куль-
туры классического периода, где оно означало «порядок, 
правило, мерило». В отношении библейской литературы 
название «канонические» указывает, что эти книги бого-
духновенны. Предназначение канона — очертить грани-
цу, отделить священные тексты от профанных произведе-
ний. Понятие канона указывало, что «есть границы между 
качественно различными феноменами»2. Канонические 
тексты возглашались народу и признавались авторитетны-

1 Добыкин Д. Г. Введение в Ветхий Завет: курс лекций по ветхозавет-
ной исагогике. СПб.: Изд-во СПбПДА, 2016. С. 62.

2 Аверинцев С. С. Риторика и истоки европейской литературной тра-
диции. М.: Школа «Языки русской культуры», 1996. С. 7.



5

Введение

ми, содержащими непреложные правила жизни, поведе-
ния и совершения ритуала, рассматривались как источник 
истинных предписаний, утверждений, оценок. «Четкую 
демаркацию между книгами, вошедшими в состав канона 
и оставшимися за его пределами, можно провести как гра-
ницу между „слушать и повиноваться“ и только „слушать“»3.

Формирование канона — не одномоментное событие. Бог 
даровал Откровение не только Моисею, но открывал Свою 
волю и другим пророкам, праведникам и царям. Количе-
ство священных текстов постепенно становилось все боль-
шим, пока не было решено, что список священных книг 
расширяться более не будет.

Вопросы о времени окончательной фиксации канона 
остаются дискуссионными. В качестве времени «затво-
рения» еврейского канона назывались различные даты4. 
Первая версия приписывает эту миссию книжнику Ездре 
(V в. до Р. Х.). Ездра собрал те книги, которые были написа-
ны до Вавилонского плена. Последней книгой в этом списке 
была книга пророка Малахии, которым закончилось время 
Откровения. После него уже ни одна книга не считалась 
священной. В 1 Езд 8:1–18 и 2 Езд 9:39–55 содержится указа-
ние на возможную процедуру кодификации текстов5.

3 Вевюрко И. С. Септуагинта: древнегреческий текст Ветхого Завета 
в истории религиозной мысли. М.: Изд-во Московского университета, 
2013. С. 82.

4 Об истории канона см.: Тихомиров Б. А. Состав и канон Священного 
Писания Ветхого Завета в основных христианских конфессиях. М.: Об-
щецерковная аспирантура и докторантура им. святых равноапостоль-
ных Кирилла и Мефодия; Издательский дом «Познание», 2022. 200 с.

5 Неизвестно, какую именно часть Писания читал Ездра. В совре-
менной библеистике на этот вопрос нет однозначного ответа. Боль-
шинство ученых склоняется к мнению, что это был текст Пятикни-
жия. См.: Вейнберг Й. Введение в Танах. М.: Мосты культуры; Иеруса-
лим: Гешарим, 2002. С. 365.



6

НЕКАНОНИЧЕСКИЕ КНИГИ ВЕТХОГО ЗАВЕТА

Согласно иудейскому преданию, около 458 г. до Р. Х. 
Ездра создал орган духовного самоуправления, известный 
под названием «Великая синагога»6. В книге Ездры гово-
рится о собрании в Иерусалиме вернувшихся из Вавилон-
ского пленения евреев. В процессе этой встречи был про-
читан и истолкован Закон Моисея, произнесены молитвы 
и исповедания, принято решение о расторжении браков 
с иноплеменницами. Начался процесс очищения и духов-
ного возрождения иудеев. Поскольку на собрание во главе 
с книжником и священником Ездрой пришел весь народ 
и происходящее имело огромное значение для дальнейше-
го развития иудаизма, это собрание впоследствии назвали 
«Великой синагогой». Под «мужами Великой синагоги» 
понимался совет старейшин, мудрецов, которые были хра-
нителями предания: они занимались толкованием и соби-
ранием книг Священного Писания7.

Косвенные данные свидетельствуют, что процесс фор-
мирования канона продолжался и позднее. «Мужи Ве-
ликой синагоги» вплоть до 270 г. до Р. Х. занимались 
«решением религиозных вопросов и, в частности, конт- 
ролем за воспроизведением верных книг. Но ни Ездра, 
ни „мужи Великого собрания“ не устанавливали канона 
в том виде, как он содержится в современных изданиях 
еврейский Библии: достаточно указать на книгу проро-
ка Варуха, которая в древности читалась по синагогам 
на 9‑е ава — день первого разрушения Храма — и вошла 

6 Анализ различных версий о составе и функциях «Великой си-
нагоги» см. в: Дагаев Н. Вопрос о великой синагоге в его отноше-
нии к истории ветхозаветного канона // Христианское Чтение. 1895. 
№ 11–12. С. 522–535.

7 Дагаев Н. История ветхозаветного канона. СПб.: Тов-во «Печатня 
С. П. Яковлева», 1898. (Репринт: М.: Книжный дом «Либриком», 2011.) 
С. 101.



7

Введение

в состав Септуагинты, но из иудейского канона „выпала“ 
на каком-то этапе»8.

Причиной деканонизации памятников позднейшей иу-
дейской письменности могло быть отсутствие авторитетно-
го духовного лица, которое «могло своей властью присоеди-
нить эти книги к древним. У евреев образовалось понятие 
о том, что объявлять ту или другую книгу священной 
может только пророк, а пророков они уже не видели между 
собою»9.

Необходимо учитывать и тот факт, что после Вави-
лонского плена евреи не проживали компактной общи-
ной; у евреев диаспоры в ходу могли быть другие книги. 
Вероятно, иудеи в Александрии Египетской, в отличие 
от евреев Палестины, не считали, что пророчество в Израи- 
ле иссякло после Ездры, и допускали возможность напи-
сания священных текстов и после его времени. «В допол-
нение к уже заключенным собраниям Закона и Пророков 
в иудаизме имела широкое хождение религиозная ли-
тература без определенных границ… Иудеи считали эти 
книги „если не боговдохновенными, то поучительными“, 
неканонические книги играли заметную роль в религиоз- 
ной жизни, как до официального установления канона,  
так и после»10.

Возникновение корпуса неканонических книг можно 
реконструировать следующим образом. В период Второго 
Храма евреи, проживающие в Палестине и в диаспоре, 
создавали тексты на актуальные для их времени темы, 
но помещали их в исторический контекст более раннего 
времени и стремились придать повествованию архаиче-
ский характер. Герои и события переносились в далекое 

8 Вевюрко И. С. Септуагинта… С. 81, 84.
9 Там же. С. 87.
10 Там же. С. 90.



8

НЕКАНОНИЧЕСКИЕ КНИГИ ВЕТХОГО ЗАВЕТА

прошлое, однако сам материал для повествования брался 
актуальный, волнующий живущих в тот момент людей. 
В неканонических книгах рефреном звучал вопрос о при-
чинах страдания еврейского народа. В книгах подчеркива-
лось: евреи продолжают оставаться наследниками завета, 
заключенного Богом с их предками в период исхода. Их 
отцы, а вслед за ними и все евреи поставлены перед вы-
бором: исполнять Закон и быть благословенными Госпо-
дом — или «ходить вслед иным богам». Лишение незави-
симости, а затем рассеяние стало страшным наказанием 
Израилю за нарушение верности Завету с Богом. Плен 
мог быть не только расплатой за содеянные неправильные 
поступки, но также испытанием, как случилось с про-
роками Иеремией и Варухом (Иер  20:2, Вар  1:1). Понима-
ние справедливости наказания сопровождалось призывом 
к исповеданию грехов и обещанием восстановления завет-
ных отношений. Авторы неканонических книг стреми-
лись показать, что бедствия, постигшие еврейский народ, 
не свидетельствуют об окончательном отвержении их 
Богом, а являются только временным наказанием за грехи. 
Главное — сохранить верность Богу в чрезвычайно слож-
ных для жизни и нравственности условиях. Неканониче-
ские тексты основывались на более ранних произведени-
ях Танаха, во многом повторяли их, развивали прежние  
и рождали новые богословские идеи.

В Александрии был создан первый перевод Ветхого 
Завета на древнегреческий язык — Септуагинта (III–II вв. 
до Р. Х.). Неизвестно, какой текст использовали переводчи-
ки Септуагинты и какие именно книги входили в перво-
начальный корпус. «Оригинальность» Септуагинты может 
также говорить о том, что ко времени ее создания канон 
находился в стадии развития либо имел более широкие 
границы.



9

Введение

Септуагинта содержала книги, не включенные в канон 
Священных Писаний палестинских евреев. Позднее такие 
книги были названы по-гречески ἀπόκρυφος [апóкрифос] 
(«скрытый, сокровенный»), а по-еврейски  [генузим] 
(«посторонними», «скрытыми»). Понятие « » употреб- 
лялось, когда речь шла не об отверженных, непринятых 
писаниях, но о тех, которые были приняты, но канонич-
ность которых оспаривалась. Первоначально термин « »  
применялся по отношению к свиткам Священного Писа-
ния, пришедшим в негодность из-за частого употребления 
и убранным в специальное хранилище при синагоге, кото-
рое называется «гениза». Постепенно  начали называть 
те книги, которые хотели удалить от канона, спрятать11.

Если рассматривать слова Господа нашего Иисуса Христа 
и Его апостолов, то видно, что весь еврейский канон при-
знавался непогрешимой истиной и был дан Богом. Хрис- 
тос в Своих беседах опирался на эти книги и только их 
называл «Писание» (Ин  10:35; 17:12), «Писания» (Мф  21:42; 
22:29; Мк  12:24; Ин  5:39), «Закон» (Ин  10:34; 12:34), «Закон 
и пророки» (Мф 11:13; Лк 18:31), а ветхозаветных писателей 
признавал богодухновенными (Мк 12:36, ср. Пс 109:1). Свое 
служение и явление миру Он считал исполнением ветхоза-
ветного Писания (Мф 5:17–18).

Точно так же смотрели на канонические писания и апо-
столы. Ветхозаветные книги, по учению апостолов, готови-
ли евреев к принятию Мессии — Иисуса Христа. Они были 
для иудеев «детоводителем ко Христу» (Гал  3:24), потому 
что содержали в себе заветы и обетования о спасении 
человечества (Евр  10:1). Поэтому апостолы называли вет-
хозаветные книги «священными писаниями» (2 Тим 3:15), 
«словом Божиим» (Рим 3:2), «древним заветом» (2 Kop 3:14). 

11 Дагаев Н. К. История ветхозаветного канона. С. 173.



10

НЕКАНОНИЧЕСКИЕ КНИГИ ВЕТХОГО ЗАВЕТА

Все ветхозаветные книги апостолами также признавались 
богодухновенными (2 Пет 1:21; 2 Тим 3:15–16).

Но ни в словах Господа, ни у апостолов нет ясных и опре-
деленных ссылок на неканонические книги или апокрифи-
ческие книги, сопровожденных формулировкой «как на-
писано», «Писание говорит», «Святой Дух говорит» и т. д., 
как это делалось ими при цитировании канонических 
книг Ветхого Завета. Можно сделать вывод, что Иисус Хри-
стос и апостолы признавали богодухновенным Писани-
ем и Словом Божиим только канонические ветхозаветные 
книги. Ни апокрифы, ни неканонические книги так не на-
зывались и такого авторитета не имели, хотя эти книги 
в век Христа и апостолов были известны в Палестине12, 
как это видно из кумранских рукописей.

После падения Иерусалима в 70 г., уничтожения хра-
мового списка священных книг и размежевания иудаизма 
и христианства в традициях этих религий были оконча-
тельно приняты различные списки ветхозаветных книг. 
«Синедрион, находившийся в городе Ямния и после гибели 
Иерусалимского храма ставший высшим органом духовной 
власти в иудейском обществе, окончательно определил, 
какие книги Ветхого Завета принадлежат канонизации. 
Тем самым был установлен состав иудейской традицион-
ной, т. н. масоретской Библии, как он дошел до нас в ру- 
кописях и указан в Вавилонском Талмуде»13.

12 Юнгеров П. А. Канон ветхозаветный // Православная Богословская 
энциклопедия, или Богословский энциклопедический словарь, содер-
жащий в себе необходимые для каждого сведения по всем важней-
шим предметам богословского знания в алфавитном порядке. Т. VIII: 
Кадниковские монастыри — Кахикст Георг. СПб., 1907. Ст. 283.

13 Шифман И. Ш. Ветхий Завет и его мир (Ветхий завет как памятник 
литературы и общественной мысли древней Передней Азии). М.: По-
литиздат, 1987. С. 15–16.



11

Введение

Библейские списки книг иудеев и христиан отличались 
количеством, названиями, композицией входивших в них 
книг, были и текстуальные отличия. Иудеи деканонизиро-
вали те тексты, которые были созданы в период эллинизма 
и получили признание в диаспоре. Причины исключения 
могли быть следующие: 1) произведения были созданы 
после времени пророка Малахии, тогда как священный 
статус присваивался книгам, созданным в древности: счи-
талось, что время Откровения Божия завершилось на слу-
жении Малахии; 2) тексты были написаны не на иврите, 
а на древнегреческом; 3) неканонические сочинения содер-
жали большую долю вымысла; 4) отдельные богословские 
положения этих книг могли противоречить общей пара-
дигме Танаха.

Христиане же признали нормативным текст Септуагин-
ты, и корпус Ветхого Завета христиан оказался на 11 книг 
больше, нежели еврейский Танах. В трудах церковных пи-
сателей фигурировали списки книг, имеющих различное 
догматическое достоинство. Это: 1) книги канонические, 
т. е. богодухновенные, которые читаются за богослуже-
нием; 2) книги неканонические, т. е. небогодухновенные, 
но назидательные и рекомендуемые для келейного чтения; 
3)  книги апокрифические, т. е. еретические, запрещенные 
для чтения. В первую категорию попали только те книги, 
которые считались каноническими у иудеев. Однако, в от-
личие от раввинов, святые отцы не запрещали неканони-
ческие книги к прочтению и не призывали к уничтоже-
нию копий этих текстов.

Статус канонических и апокрифических книг опреде-
лить достаточно легко. Статус же неканонических книг 
в Библии определить труднее. Обычно о них говорит-
ся, что они, «будучи прибавлены к составу священ-
ных еврейских книг, не поставлялись наравне с ними 



12

НЕКАНОНИЧЕСКИЕ КНИГИ ВЕТХОГО ЗАВЕТА

по их достоинству, не заключались в самом составе книг 
богодухновенных. В христианской Церкви они удержаны 
при составе книг ветхозаветных, как особенно полезные, 
добрые, церковные, но не богодухновенные»14. В то же 
время они признаются стоящими выше всех прочих не- 
богодухновенных книг.

Неканонические книги, во‑первых, ценны как неисчер-
паемый источник премудрости. Именно поэтому множе-
ство ветхозаветных паремий, читаемых за богослужением, 
взяты из неканонических книг. Во-вторых, учительные не-
канонические книги содержат столь высокие нравственные 
критерии взаимоотношения человека с Богом и ближним, 
что они могут быть поставлены на один уровень с еван-
гельскими заповедями (напр., Сир  7:31–39; 8:1–22). Некано-
нические книги являют собой необходимое звено, обеспе-
чивающее преемственность Ветхого и Нового Заветов.

Кроме этого, Православная Церковь в определении 
своего вероучения нередко опирается на неканонические 
книги Ветхого Завета наряду с каноническими. Напри-
мер, вопрос о поминовении усопших стоит в прямой за-
висимости от текста неканонических книг (2  Мак  12:43; 
Тов  4:16; Сир  7:36; 38:23), как и утверждение о сотворении 
мира «из ничего» (οὐκ ἐξ ὄντων [ук экс óнтон], ex nihilo, 
2 Мак 7:28).

Также исторические неканонические книги являют-
ся источником сведений о жизни богоизбранного народа 
перед пришествием в мир Сына Божия. Христианские му-
ченики первых веков вдохновлялись на подвиг примером 
мучеников Маккавейских, о которых повествует 2‑я книга 
Маккавейская.

14 Михаил (Лузин), архим. Библейский канон священных книг ветхо-
заветных и новозаветных // Чтение в Обществе любителей духовного 
просвещения. 1872. Кн. 3. С. 152.



13

Введение

В разных христианских Церквах отношение к некано-
ническим книгам разное. Католическая Церковь называет 
эти книги «девтероканонические», или «второканониче-
ские», и считает их богодухновенными. Различие между 
«протоканоническими» (т. е. каноническими) и «второ- 
каноническими» (т. е. неканоническими) — в древности 
происхождения и вхождения в корпус Священного Писа-
ния. Протестантское богословие начиная с Лютера называ-
ет неканонические книги «апокрифами»15, и протестанты 
их не печатают в своих изданиях Библии.

Такое разное отношение к каноническим и неканони-
ческим книгам возникло еще в древности, и оно было обу-
словлено знакомством христиан с иудейским пониманием 
Писания.

Восточные отцы и учители достаточно рано познако-
мились с составом иудейского канона. Церковная история 
упоминает об общении с иудеями, которым, по апостолу, 
«вверено слово Божие» т. е. Священное Писание (Рим  3:2). 
Святые отцы и учителя Восточной Церкви понимали раз-
ницу между теми библейскими книгами, которые призна-
ют иудеи, и теми, которые есть у христиан. Они не вклю-
чали не признаваемые иудями книги в библейские списки, 
а если и упоминали, то предлагали их для чтения 
«юношам» или оглашенным.

Взгляд на ветхозаветный канон в Восточной Церкви 
I–III вв. можно найти у мч. Иустина Философа (†166), 
сщмч. Мелитона Сардийского (†170) и Оригена (†254).

Мученик Иустин Философ в сочинении «Разговор 
с иудеем Трифоном» приводит доказательства мессианско-
го служения Иисуса Христа только из канонических книг.

15 Те книги, которые православные и католики считают апо-
крифами, протестанты называют псевдоэпиграфами, т. е. «ложно 
подписанными».



14

НЕКАНОНИЧЕСКИЕ КНИГИ ВЕТХОГО ЗАВЕТА

Священномученик Мелитон Сардийский специаль-
но путешествовал в Палестину к иудеям. Он первый 
из древних церковных писателей привел собранные им 
сведения о ветхозаветном каноне и его составе. Интересно, 
что в его перечне отсутствует книга Есфирь, возможно, 
потому что в то время не все иудеи считали эту книгу 
каноничной16.

Ориген при объяснении Пс  1 перечислял ветхозавет-
ные канонические книги. В его подсчете в канон входит 
22 книги. Это число связано с 22 буквами еврейского ал-
фавита. Ориген отмечает, что кроме перечисленных им ка-
нонических книг у евреев существуют еще другие книги, 
но они не принимаются ими в канон. В Беседе на книгу 
Чисел Ориген говорит о неканонических книгах и указы-
вает, что их следует читать оглашенным.

Священномученика Мелитона и Оригена позднее ци-
тировал в своей «Церковной истории» еп. Евсевий Кеса-
рийский (†340). Он считал, что в вопросе о каноне нужно 
опираться на их мнение.

В начале или середине II в. по Р. Х. с еврейского текста 
был сделан сирийский перевод, который называется Пе-
шит́та. Предполагают, что сначала в нем не было некано-
нических книг.

Представители же Западной Церкви II–III вв. не об-
щались с иудеями и не знали состав еврейского канона. 
Не зная еврейского языка, они вынуждены были изу-
чать ветхозаветные книги только по переводу 70 толков-
ников или составленному с него древнелатинскому пе-
реводу и, не видя в них различия между каноническими 

16 Кашкин А. С. Священное Писание Ветхого Завета. Общее введение 
в Священное Писание Ветхого Завета. Пятикнижие: Учеб. пособие 
для II курса духовной семинарии. Саратов: Изд-во Саратовской митро-
полии, 2012. С. 29.



15

Введение

и неканоническими книгами, все их почитали как «Боже-
ственное Писание», одинаково авторитетными. Так, нека-
нонические книги цитировали как «Писание» сщмч. Кли-
мент Римский (†101), сщмч. Ириней Лионский (†202), 
Тертуллиан (†220), сщмч. Киприан Карфагенский (†258).

Взгляд на ветхозаветные канонические и неканониче-
ские книги, сложившийся в Восточной и Западной Церкви 
в первые три века, оставался неизменным и во святоотече-
ский период (IV–V вв). Святые отцы и Соборы Восточной 
Церкви этого периода признавали разность в авторитете 
и достоинстве канонических и неканонических книг, тогда 
как отцы и Соборы Западной Церкви, за исключением не-
которых авторов, такого разграничения не делали.

Взгляды восточных отцов и Соборов на неканони-
ческие книги изложены в 60‑м правиле Лаодикийского 
Собора 360 г., в 39‑м Пасхальном послании свт. Афанасия 
Александрийского (†373), в 4‑м Огласительном поучении 
свт. Кирилла Иерусалимского (†386), в 33‑м стихотворении 
свт. Григория Богослова (†389), в Послании свт. Амфилохия 
Иконийского (†394) к Селевеку, у свт. Епифания Кипрского 
(†403) и в 85‑м Апостольском правиле.

Лаодикийский Собор 360 г. в 39‑м правиле впервые 
употребляет термин «канонические книги» и запрещает 
читать в храмах неканонические книги вместе с канони-
ческими. 60‑е правило перечисляет канонические книги 
Ветхого Завета и предписывает читать их в церкви. В этом 
списке вместе с канонической книгой Плача Иеремии ука-
заны неканонические книги пророка Варуха и Послание 
Иеремии, которые объединены с книгой пророка Иеремии. 
Другие неканонические книги Собором не перечисляются.

Свт. Афанасий Александрийский в своем 39‑м Посла-
нии о праздниках, написанном им в 365 г., т. е. вскоре после 
Лаодикийского Собора, приводил список ветхозаветных 



16

НЕКАНОНИЧЕСКИЕ КНИГИ ВЕТХОГО ЗАВЕТА

канонических книг. Он так же, как и Лаодикийский Собор, 
соединяет книги Плача Иеремии, Варуха и Послание Иере-
мии с книгой пророка Иеремии. Книгу Есфирь он упоми-
нал в числе неканонических книг.

В этом же Послании свт. Афанасий указывает три кате-
гории ветхозаветных книг: канонические, неканонические 
и апокрифические, и объясняет их различие. Канониче-
ские книги являются богодухновенными. Неканонические 
книги предназначены для чтения оглашенным — как по-
лезные и назидательные для христианского обучения. Апо-
крифические книги полностью отвергаются святителем 
как подложные книги, написанные еретиками и вводящие 
в заблуждение простой народ.

Святитель Кирилл Иерусалимский в своем 4‑м Огла-
сительном поучении приводит список канонических книг 
Ветхого Завета, но не упоминает и не перечисляет нека-
нонические книги. По его классификации, есть два вида 
книг: «Божественные» и «апокрифические».

Святой Григорий Богослов и св. Амфилохий Иконийский 
перечисляют только канонические ветхозаветные книги.

Преподобный Ефрем Сирин (†373), блж. Феодорит Кир-
ский (†458) и Афраат (†345) при толкованиях на все ветхоза-
ветные канонические книги не цитировали и не толковали 
неканонических книг.

В конце IV или начале V в. из разных источников 
были составлены «Апостольские постановления». В 85‑м 
Апостольском правиле приводится список ветхозаветных 
книг, к которым присоединяются три Маккавейские книги. 
Кроме того, в этом правиле указано, чтобы юноши изу-
чали книгу Премудрости Иисуса сына Сирахова. В даль-
нейшем авторитетные православные канонисты Иоанн 
Зонара (†1159), Федор Вальсамон (†1199) и Алексей Аристин 
(†1166), сравнивая 85‑е Апостольское правило с другими 



17

Введение

соборными и отеческими правилами, пришли к выводу, 
что в нем исчисляются вообще книги «чтимые и святые», 
а не строго лишь канонические и богодухновенные.

Можно заметить, что восточные Соборы и отцы IV–V вв., 
за исключением отдельных частностей, одинаково пере-
числяют ветхозаветные книги. Возможно, что разногла-
сия в частностях происходили или из-за неустойчивости 
в то время еврейского канона, или из-за личных воззрений 
отцов и учителей ту или другую книгу Ветхого Завета.

В Западной Церкви в IV–V вв. еще более укрепился взгляд 
на неканонические книги как на равные каноническим.

В декрете папы Дамаса (Дамасия I; †384) от 374 г. «О при-
нимаемых и не принимаемых книгах» после канониче-
ских книг перечисляются и неканонические.

Особенно ревностным защитником западного воззре-
ния на ветхозаветный канон был блж. Августин (†430). 
В сочинении «О христианском учении» он вместе с кано-
ническими книгами перечисляет и шесть неканонических 
книг. Эти книги блж. Августин советует читать христиа-
нам, но остерегаться апокрифов, в которых истина пере-
мешана с ложью. Он считал, что в вопросах библейского 
канона нужно следовать не мнению иудеев, а практике 
всех Церквей или наиболее больших и авторитетных.

Возможно, влияние блж. Августина сказалось на опре-
делениях объема канона Поместными Соборами Западной 
Церкви. 36‑е правило Иппонского Собора 393 г., 32‑е прави-
ло III Карфагенского Собора 397 г. и 29‑е правило VI  Кар-
фагенского Собора 419 г. перечисляют наравне с канониче-
скими книгами и неканонические. Такое же перечисление 
приведено в декретах Римских пап Иннокентия I (†417) 
от 405 г. и Геласия (†496) от 495 г.

Восточный взгляд был известен на Западе, как это 
видно из сочинений свт. Илария Пиктавийского (†367), 



18

НЕКАНОНИЧЕСКИЕ КНИГИ ВЕТХОГО ЗАВЕТА

Руфина Аквилейского (†410) и блж. Иеронима Стридонско-
го (†420).

Список канонических книг свт. Илария Пиктавийского 
состоял из 22 книг — по числу букв еврейского алфавита. 
Кроме этого, он отмечал, что «иные же, прибавивши к сим 
еще книги Товита и Иудифь, хотят считать всех книг двад-
цать четыре по числу букв греческого алфавита».

Более подробно о статусе канонических и неканониче-
ских книг говорил Руфин Аквилейский. Он пишет, что ка-
нонические книги вдохновлены от Самого Святого Духа, 
собраны отцами в канон и из них определено заимствовать 
доказательства веры. Кроме них есть и другие книги, на-
зываемые не каноническими, а церковными (ecclesiastici), 
которые можно читать в храмах, однако нельзя использо-
вать для доказательства веры. Кроме этих книг есть еще 
и апокрифы, но их нельзя читать в храмах.

Блаженный Иероним Стридонский все, что не нахо-
дится в каноне (non sunt in canone), в своем предисловии 
к книгам Царств называл словом «апокрифы» и не делал 
никаких различий в книгах, стоящих вне канона. В то же 
время, когда блж. Иероним обращался к церковной практи-
ке, он считал, что неканонические писания можно читать 
для назидания народа, но не для доказательства истины 
церковных догматов. Более того, в некоторых своих трудах 
он ссылался как на авторитет на неканонические книги, 
отделяя их от еретических произведений.

В средневековый период (VI–XVI вв.) на Соборах Вос-
точной Церкви новых определений о ветхозаветном ка- 
ноне не составлялось, а повторялось, что было сказано 
раньше.

Западная Церковь в своих официальных соборных 
и папских определениях также придерживалась взглядов, 
сложившихся в предшествующие периоды.



19

Введение

Вопрос о каноне вновь начал обсуждаться в XV–XVI вв. 
на Ферраро-Флорентийском Соборе.

На Ферраро-Флорентийском Соборе (1438–1445), на кото-
ром была подписана уния между православными и като-
ликами, рассматривался и вопрос о составе ветхозаветного 
канона. Все ветхозаветные книги были признаны на этом 
Соборе богодухновенными, причем неканонические на-
званы равными каноническим, за исключением Второй 
и Третьей книг Ездры и Третьей Маккавейской, которые 
никогда не были в каноне Католической Церкви и счита-
ются апокрифами.

В XVI в. началась Реформация. Протестанты, при-
знав единственным источником своего учения Библию 
и отвергнув Предание, естественно, рассматривали вопрос 
об объеме канона.

Отношение к неканоническим книгам основоположни-
ка протестантизма Мартина Лютера (†1546) видно из того, 
что он в своем полном немецком переводе Библии поме-
стил и неканонические книги, которые отделил от кано-
нических особым надписанием: «Апокрифы, т. е. книги, 
которые хотя и не считаются равными со Священным 
Писанием, но добрые и полезные для чтения». Таким об-
разом, Лютер признавал ценность неканонических книг, 
но, по примеру блж. Иеронима, называл их апокрифами.

Официальные исповедания протестантских общин: 
галликанское (1552), англиканское (1562), гельветское (1564), 
вслед за Лютером признали ветхозаветный канон в объеме 
еврейского канона, а апокрифы, т. е. неканонические книги, 
объявили «полезными для назидания нравов, но не авто-
ритетными для учения веры».

Жан Кальвин (†1564), как и Лютер, отделял неканониче-
ские книги от канонических, но в то же время видел в них 
подтверждение своему учению.



20

НЕКАНОНИЧЕСКИЕ КНИГИ ВЕТХОГО ЗАВЕТА

Ульрих Цвингли (†1531) решительно отвергал неканони-
ческие книги и их значение для протестантского учения.

В связи с Реформацией был созван Тридентский Собор 
(1545–1563). Так как протестанты отвергли неканонические 
книги как апокрифы, Собор окончательно утвердил учение 
о полном равенстве канонических и неканонических книг 
Ветхого Завета.

После Тридентского Собора в Католической Церкви воз-
никло учение о «протоканонических» и «девтероканони-
ческих» книгах, которое должно было объяснить, почему 
уравнивались канонические и неканонические книги. Со-
гласно этому учению «протоканонические» и «девтеро-
канонические» книги различаются не авторитетом, а вре-
менем единодушного согласия всей Церкви признать их 
богодухновенными. Те книги, о которых никогда не сомне-
вались, были приняты в канон первыми и потому называ-
ются протоканоническими. Относительно девтероканони-
ческих существовали сомнения в их богодухновенности, 
но после тщательного исследования они были приняты 
Церковью в канон.

С течением времени под влиянием споров с католика-
ми и анафем Тридентского Собора протестантские ученые 
постепенно пришли к мысли о том, что неканонические 
книги не должны присутствовать в изданиях Библии. 
Однако они еще долгое время печатались в протестантских 
изданиях Библии. Лишь в 1826 г. Лондонское Библейское 
общество постановило печатать на всех языках и распро-
странять среди всех народов Библию, содержащую только 
канонические книги.

В Новое и Новейшее время (XVII–ХХ вв.) обсуждение 
канона было связано со стремлением некоторых протестант-
ских деноминаций к объединению с Православной Церко-
вью. Поводом для этого послужили два «Исповедания» 



21

Введение

православной веры, которые опубликовали на Западе Мит- 
рофан (Кристопул; †1640) и Кирилл (Лукарис; †1638).

Митрофан (Кристопул), ставший впоследствии патри-
архом Александрийским, в 1625 г. во время пребывания 
в Германии составил «Исповедание Восточной, Кафоли-
ческой и Апостольской Церкви», в котором, после пере-
числения канонических книг Ветхого Завета, писал о не-
канонических книгах, что православные не считают их 
каноническими и подлинными, но и не отвергают, потому 
что в них содержится много нравственного и весьма до-
стойного похвалы.

«Исповедание веры православной» Кирилла (Лукари-
са), патриарха Константинопольского, хотя и приписыва-
ется ему, не было им составлено. Оно было издано в 1629 г. 
в Женеве на латинском языке и пропитано протестант-
ским учением. В нем признаются богодухновенными 
только канонические книги, а неканонические названы 
«апокрифами».

Оба «Исповедания» были осуждены на четырех пра-
вославных Соборах: Константинопольском 1638 г., Ясском 
1642 г., Иерусалимском 1672 г. и Константинопольском 
1672 г. Иерусалимский Собор, опровергая протестантские 
суждения «Исповеданий», фактически признал католиче-
ское учение о ветхозаветном каноне и назвал неканони-
ческие книги истинными частями Писания. Константи-
нопольский же Собор иначе высказался о неканонических 
книгах и признал их «добрыми и назидательными».

На Соборах Русской Православной Церкви вопрос 
о каноне специально не поднимался. В догматических си-
стемах XIX в. ветхозаветными каноническими книгами 
называются 39, а неканонические книги рассматриваются 
как полезные и назидательные для чтения оглашенных, 
но не как источники вероучения.



22

НЕКАНОНИЧЕСКИЕ КНИГИ ВЕТХОГО ЗАВЕТА

В Католической Церкви в этот период, как и в преды-
дущие, придерживались того же взгляда на объем вет-
хозаветного канона. I Ватиканский Собор 1871 г. признал 
ветхозаветный канон состоящим из 46 книг: 39 книг про-
токанонических и семь девтероканонических: Премудрость 
Соломона, Премудрость Иисуса, сына Сираха, книги 
Товита, Иудифь, Варух вместе с Посланием Иеремии, 1‑я 
и 2‑я Маккавейские17.

II Ватиканский Собор в конституции «О Божественном 
Откровении» не внес никаких изменений в католическое 
учение о ветхозаветном каноне.

Об учебном пособии. Автор ставит своей целью по-
знакомить читателя с разнообразными взглядами биб- 
леистов разных времен на неканонические книги. По- 
этому при изложении материала цитируются не только 
современные авторы, но и более ранние. В отличие от за-
падных, русскоязычных исследований было и остается 
не много. Поэтому в этом учебном пособии указаны все 
отечественные работы вне зависимости от их времени 
издания и объема. Стоит помнить, что, при кажущейся 
«устарелости», дореволюционные работы все еще остают-
ся актуальными при сравнении их с новейшими иссле-
дованиями. Конечно, библеистика развивается, но часто 
исследователи повторяют выводы и аргументы прошлого. 
Тем более не устаревает догматическое и нравственное 
толкование святых отцов.

Из-за учебного характера книги автор не предлага-
ет новых концепций или нового прочтения библейского 
текста. Это не монография, и поэтому изложены общепри-
нятые мнения.

17 Сост. по: Дагаев Н. История ветхозаветного канона. С. 227–273; Юн-
геров П. А. Общее историко-критическое введение в Священные ветхо-
заветные книги. Казань, 1902. С. 279–353.



23

Введение

В первой главе анализируются 11 неканонических книг. 
В изложении материала есть одна особенность. Обычно 
вначале рассматриваются вводные сведения: автор, дата, 
место написания и т. д., затем дается экзегетический анализ 
текста. Однако в данном случае, так как это учебное посо-
бие, представляется необходимым сначала рассказать о со-
держании и богословии каждого из текстов, и только потом 
переходить к исагогическим вопросам. Не нужно забывать 
о том, что неканонические книги редко изучаются и чита-
тели могут просто не знать об их содержании. Без знания 
текста не будет понятно, почему книга не была включена 
в канон. Во второй главе разбираются неканонические до-
полнения в канонические книги. В приложении анализи-
руется Четвертая книга Маккавеев. Ее нет в русских право-
славных изданиях Библии, но она есть в греческих.




